Ecclésiologie pour « Effata »

1ere seéance: De quoi s’agit-il ? Prenons, autant
gue possible, un peu de distance.

2&me séance: Eglise et société humaine,
Lettre a Diognéete

3eme séance: - Peuple de Dieu, - Corps du
Christ, - Temple de I'Esprit

4&me séance: L’ Eglise — sancta sed semper
reformanda



Réference a Dieu tel gu’il s’est fait connaitre

« Ce qui définit 'Eglise n'est pas d’abord une institution, si
vénerable soit-elle, mais une triple relation a Dieu. Faute de
quoi elle n'a plus de justification.

« Sielle n'est pas le Peuple de Dieu au sens que I'on va détailler
plus loin, elle devient le peuple de quelgu’'un d'autre qui est a
priori un imposteur.

« Sielle n'est pas le Corps du Christ, celui-ci étant la téte de ce
corps et celui dont elle continue la mission de salut au bénéfice
de 'humanité entiere, elle se réduit a un groupe de pression
comme il en existe d’autres dans la société humaine.

« Sielle n'est pas le Temple de I’Esprit, elle perd I'élan qui lui a
été donné pour continuer la mission de son fondateur le Christ,
annoncer a tout homme la bonne nouvelle du salut.



Excursus sur un éevénement réecent

« Quelques images sur une consécration
épiscopale soit celle de M9" Susitino
Sionepoe, a Wallis, soit celle de M9 Jean-
Pierre Cottanceau a Papeete.

« Un événement d’'abord religieux bien sir, mais
aussi coutumier et politique. L'Eglise n'est
pas une institution hors sol, mais elle se trouve
également insérée dans une société humaine,
avec sa culture et ses modes d’expression.

* || est essentiel de garder tous ces points de vue
sans créer la confusion.



L’Eglise peuple de Dieu -1

Cf. chapitre 2 de Lumen gentium
9. La Nouvelle Alliance et le Peuple nouveau

A toute époque, a la verite, et en toute nation, Dieu a tenu pour agreable quiconque
le craint et pratique la justice (cf. Ac 10, 35). Cependant le bon vouloir de Dieu a
été que les hommes ne rego:vent pas la sanctification et le salut separément,
hors de tout lien mutuel ; il a voulu en faire un peuple qui le connaitrait selon la
vérité et le servirait dans la sainteté. C'est pourquoi il s’est choisi Israél pour étre
son peuple avec qui il a fait alliance et qu'il a progressivement instruit, se
manifestant, lui-méme et son dessein, dans l'histoire de ce peuple et se I'attachant
dans la sainteté. Tout cela cependant n’était que pour preparer et figurer I'Alliance
Nouvelle et parfaite qui serait conclue dans le Christ, et la révélation plus totale qui
serait transmise par le Verbe de Dieu lui-méme, fait chair. « Voici venir les jours, dit
le Seigneur, ou je conclurai avec la maison d Israél et la maison de Juda une
Alliance Nouvelle... Je mettrai ma loi au fond de leur étre et je I’écrirai sur leur
cceur. Alors, je serai leur Dieu et eux seront mon peuple. Tous me connaitront
du plus petlt jusqu ‘au plus grand dit le Seigneur » (Jr 31, 31-34). Cette alliance
nouvelle, le Christ I'a instituée : c’est la Nouvelle Alliance dans son sang (cf. 1 Co 11,
25), il appe//e la foule des hommes de parmi les Juifs et de parmi les Gentils, pour
former un tout non selon la chair mais dans I'Esprit et devenir le nouveau Peup/e de
Dieu. Ceux, en effet, qui croient au Christ, qui sont « re-nés » non d’un germe
corruptible mais du germe /ncorrupt/b/e qui est la parole du Dieu vivant (cf. 1 P 1,
23), non de la chair, mais de I'eau et de I'"Esprit Saint (cf. Jn 3, 5-6), ceux-la
constituent finalement « une race elue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un
peuple que Dieu s’est acquis, ceux qui autrefois n’étaient pas un peuple étant
maintenant le Peuple de Dieu » (1 P2, 9-10).



L’Eglise peuple de Dieu -2

Ce peuple messianique a pour chef le Christ, « livré pour nos péches, ressuscité pour notre
justification » (Rm 4, 25), possesseur désormais du Nom qui est au-dessus de tout nom et
glorieusement régnant dans les cieux. Le statut de ce peuple, c’est la dignité et la liberté des
fils de Dieu, dans le cceur de qui, comme dans un temple, habite I'Esprit Saint. Sa loi, c’est le
commandement nouveau d'aimer comme le Christ lui-méme nous a aimés (cf. Jn 13, 34). Sa
destinée enfin, c’est le Hoyaume de Dieu, inaugureé sur la terre par Dieu méme, qui doit se
dilater encore plus loin jusqu’a ce que, a la fin des siecles, il recoive enfin de Dieu son
achevement, lorsque le Christ notre vie sera apparu (cf. Col 3, 4) et que « la création elle-
méme sera affranchie de | esclavage de la corruption pour connaitre la glorieuse liberte
des enfants de Dieu » (Rm 8, 21). C’est pourquoi ce peuple messianique, bien qu’il ne
comprenne pas encore effectivement I'universalité des hommes et qu’il garde souvent les
apparences d'un petit troupeau, constitue cependant pour tout I'ensemble du genre humain le
germe le plus sir d’unité, d’espérance et de salut. Etabli par le Christ pour communier a la
vie, a la charite et a la veérité, il est entre ses mains I'instrument de la Rédemption de
tous les hommes ; au monde entier il est envoyé comme lumiere du monde et sel de Ila
terre (cf. Mt 5, 13- 16)

Et tout comme ['lsraél selon la chair cheminant dans le desert recoit de/a le nom d’Eglise de
Dieu (Ne 13, 1 ; cf. Nb 20, 4 ; Dt 23, 1 s.) ainsi le nouvel Israél qui s’avance dans le siecle
present en quete de la cité future celle-la permanente (cf. He 13, 14), est appelé lui aussi
: ’Eglise du Christ (cf. Mt 16, 18) : c’est le Christ, en effet, qui l'a acheté de son sang (cf. Ac
20 28), empli de son Esprit et pourvu des moyens adaptes pour son unité visible et sociale.
L ’ensemble de ceux qui regardent avec la foi vers Jesus, auteur du salut, principe d’unite et de
paix, Dieu les a appelés, il en a fait I'Eglise, pour qu ‘elle soit, pour tous et pour chacun, le
sacrement visible de cette unité salutaire [15]. Destinée a s ‘étendre a toutes les parties du
monde, elle prend place dans I'histoire humaine, bien qu’elle soit en méme temps
transcendante aux limites des peuples dans le temps et dans l'espace. Marchant a travers les
tentations, les tribulations, I'Eglise est soutenue par la vertu de la grace de Dieu, a elle promise
par le Seigneur pour que, du fait de son infirmité charnelle, elle ne défaille pas a la perfection
de sa fidélité mais reste de son Seigneur la digne Epouse, se renouvelant sans cesse sous
I’action de I’Esprit Saint jusqu’a ce que, par la croix, elle arrive a la lumiére sans couchant.



L’Eglise peuple de Dieu -3

10. Le sacerdoce commun

Le Christ Seigneur, grand prétre d’entre les hommes (cf. He 5, 1-5) 1-5)
a fait du peuple nouveau « un Royaume, des prétres pour son Dieu et
Pere » (Ap 1,6 ; 5, 9-10). .

C’est pourquoi tous les dlSCIp/eS du Christ, perseverant dans la priere et la
louange de Dieu (cf. Ac 2, 42-47), doivent s offrir en victimes vivantes,
saintes, agreables a Dieu (cf. Rm 12, 1), porter témoignage du Christ sur
toute Ia surface de la terre, et rendre raison, sur toute requéte, de
I’espérance qui est en eux d’une vie éternelle (cf. 1P 3, 15).

Le sacerdoce commun des fideles et le sacerdoce ministériel ou
hierarchique, qui ont entre eux une difference essentielle et non
seulement de degre, sont cependant ordonnés I’'un a l'autre : I'un et
I'autre, en effet, chacun selon son mode propre, participent de I'unique
sacerdoce du Christ [16]. Celui qui a recu le sacerdoce ministériel jouit
d’un pouvoir sacré pour former et conduire le peuple sacerdotal, pour faire,
dans le réle du Christ, le sacrifice eucharistique et l'offrir a Dieu au nom du
peuple tout entier ; les fideles eux, de par le sacerdoce royal qui est le leur,
concourent a l'offrande de I'Eucharistie [17] et exercent leur sacerdoce par
la réception des sacrements, la priere et l'action de graces, le temoignage
d’'une vie sainte, leur renoncement et leur charite effective.



L’Eglise peuple de Dieu -4

11. L’exercice du sacerdoce commun dans les sacrements

Le caractére sacré et organique de la communauté sacerdotale entre en action par les sacrements et les
vertus. Les fidéles incorporés a 'Eglise par le baptéme ont recu un caractéere qui les délegue pour le culte
religieux chrétien ; devenus fils de Dieu par une régenération, ils sont tenus de professer devant les,hommes
la foi que par I'Eglise ils ont recue de Dieu [18]. Par le sacrement de confirmation, leur lien avec 'Eglise est
rendu plus parfait, ils sont enrichis d’'une force spéciale de 'Esprit Saint et obligés ainsi plus strictement tout a
la fois a répandre et defendre la foi par la parole et par I'action en vrais téemoins du Christ [19]. Participant au
sacrifice eucharistique, source et sommet de toute la vie chrétienne, ils offrent a Dieu la victime divine et
s’offrent eux-mémes avec elle [20] ; ainsi, tant par 'oblation que par la sainte communion, tous, non pas
indifferemment mais chacun a sa maniere, prennent leur part originale dans l'action liturgique. Il s’ensuit sous
une forme concrete qu’ils manifestent, ayant été renouvelés par le Corps du Christ au cours de la sainte
Iitctjjrgie g/ucharistique, l'unité du Peuple de Dieu que ce grand sacrement signifie en perfection et réalise
admirablement.

Ceux qui s’approchent du sacrement de Pénitence y recoivent de la miséricorde de Dieu le pardon de
l'offense qu’ils lui ont faite et du méme coup sont réconcilies avec I'Eglise que leur peché a blesséee et qui, par
la charité, I'exemple, les prieres, travaille a leur conversion. Par la sainte onction des malades et la priéere
des prétres, c’est 'Eglise tout entiere qui recommande les malades au Seigneur souffrant et glorifié, /oour qu’il
les soulage et les sauve (cf. (cf. Jc 5, 14-16) ; bien mieux, elle les exhorte de s’associer librement a la
passion et a la mort du Christ (cf. Rm 8, 17; Col 1,24 ;2 Tm 2, 11-12; 1 P 4, 13) afin d’apporter leur part
pour le bien du Peuple de Dieu. Quant a ceux parmi les fidéles qui recoivent I'honneur de I'ordre sacreé, c’est
pour étre par la parole et la grace de Dieu les pasteurs de I'Eglise qu'ils sont institués au nom du Christ.

Enfin, par la vertu du sacrement de mariage, qui leur donne de signifier en y participant le mystere de l'unité
et de 'amour fécond entre le Christ et 'Eglise (cf. Ep 5, 32), les époux chrétiens s’aident mutuellement a se
sanctifier dans la vie conjugale, par l'accueil et 'éducation des enfants ; en leur état de vie et leur ordre, ils
ont ainsi dans le Peuple de Dieu leurs dons propres (cf. 1 Co 7, 7) [21]. De leur union, en effet, procede la
famille ou naissent des membres nouveaux de la cite des hommes, dont la grace de I'Esprit Saint fera par le
baptéme des fils de Dieu pour que le Peuple de Dieu se perpétue tout au long des siecles. Il faut que par la
parole et par 'exemple, dans cette sorte d’Eglise qu’est le foyer, les parents soient pour leurs enfants les
premiers hérauts de la foi, au service de la vocation propre de chacun et tout spéecialement de la vocation
sacrée.

Pourvus de moyens salutaires d’une telle abondance et d’une telle grandeur, tous ceux qui croient au Christ,

quels que soient leur condition et leur état de vie, sont appelés par Dieu, chacun dans sa route, a une
sainteté dont |a nerfection est celle méme dii Pére.



L’Eglise peuple de Dieu -5

12. Le sens de la foi et les charismes dans le peuple chrétien

Le Peuple saint de Dieu participe aussi de la fonction prophetique du Christ ;
il répand son vivant temoignage avant tout par une vie de foi et de charite, il
offre a Dieu un sacrifice de louange, le fruit de levres qui célebrent son Nom
(cf. He 13, 15). La collectivite des fideles, ayant I'onction qui vient du Saint
(cf. 1dn 2, 20.27), ne peut se tromper dans la foi ; ce don particulier
qu’elle possede elle le manifeste moyennant le sens surnaturel de foi qui
est celui du peuple tout entier, lorsque, « des évéques jusqu’aux derniers
des fideles laics [22] », elle apporte aux veérités concernant la foi et les
maeurs un consentement universel. Gréce en effet a ce sens de Ia foi qui
est eveille et soutenu par I'Esprit de verite, et sous la conduite du magistere
sacre, pourvu qu’il lui obéisse fidelement, le Peuple de Dieu recoit non plus
une parole humaine, mais veritablement la Parole de Dieu (cf. 1 Th 2, 13), il
s attache indéfectiblement a la foi transmise aux saints une fois pour toutes
(cf. Jude 3), il y pénetre plus profondement par un jugement droit et la met
plus parfaitement en ceuvre dans sa vie.



L'Eglise corps du Christ -1

L. !_’Eglise — Corps du Christ (cf Catéchisme de I'Eglise catholique)
L’Eglise est communion avec Jésus

787 Dés le début, Jésus a associés ses disciples a sa vie (cf. Mc 1, 16-20 ; 3, 13-192 ; il leur arévélé le
mystére du Royaume (cf. Mt 13, 10-17) ; il leur a donné part a sa mission, a sa joie (cf. Lc 10, 17-20) et a ses
souffrances (cf. Lc 22, 28-30). Jésus parle d'une communion encore plus intime entre Lui et ceux qui le
suivraient : " Demeurez en moi, comme moi en vous (...). Je suis le cep, vous étes les sarments " (Jn 15, 4-
5?1. Et Il annonce une communion mystérieuse et réelle entre son propre corps et le nétre : " Qui mange ma
chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui " (Jn 6, 56).

788 Lorsque sa présence visible leur a été enlevée, Jésus n’a pas laissé orphelins ses disciples (cf. Jn 14,
18). Il leur a promis de rester avec eux jusqu’a la fin des temps (cf. Mt 28, 20), il leur a envoyé son Esprit (cf.
Jn 20, 22 ; Ac 2, 33). La communion avec Jésus en est devenue, d’une certaine fagon, plus intense : " En
communiquant son Es(grit a ses fréres, qu’il rassemble de toutes les nations, Il les a constitués mystiguement
comme son corps " (LG 7).

789 La comparaison de I'Eglise avec le corps jette une lumiére sur le lien intime entre I'Eglise et le Christ. Elle
n’est pas seulement rassemblée autour de Iui ; elle est unifiée en lui, dans son Corps. Trois aspects de
I’Eglise — Corps du Christ sont plus spécifiquement a relever : I'unité de tous les membres entre eux
par leur union au Christ ; le Christ Téte du Corps ; 'Eglise, Epouse du Christ.

" Un seul corps "

790 Les croyants qui réepondent a la Parole de Dieu et deviennent membres du Corps du Christ, deviennent
étroitement unis au Christ : " Dans ce corps la vie du Christ se répand a travers les croyants que les
sacrements, d'une maniere mystérieuse et réelle, unissent au Christ souffrant et glorifie " (LG 7). Ceci est
particulierement vrai du Baptéme par lequel nous sommes unis a la mort et a la Résurrection du Christ
(cf. Rm 6, 4-5 ;1 Co 12, 13), et de I’Eucharistie, par laquelle, " participant réellement au corps du
Christ ", " nous sommes élevés a la communion avec Lui et entre nous " (LG 7).

791 L’unité du corps n’abolit pas la diversité des membres : " Dans I'édification du corps du Christ regne une
diversité de membres et de fonctions. Unique est I'Esprit qui distribue des dons variés pour le bien de I'Eglise
a la mesure de ses richesses et des exigences des services " . L'unité du Corps mystique produit et stimule
entre les fidéles la charité : " Aussi un membre ne peut souffrir, que tous les membres ne souffrent, un
membre ne peut étre a ’honneur, que tous les membres ne se rejouissent avec lui " (LG 7). Enfin, 'unité du
Corps mystique est victorieuse de toutes les divisions humaines : " Vous tous, en effet, baptisés dans le
Christ, vous avez revétu le Christ ; il n’y a ni Juif ni Grec, il n’y a ni esclave ni homme libre, il n’y a ni
homme ni femme ; car tous vous ne faites qu’un dans le Christ Jésus " (Ga 3, 27-28).



L'Eglise corps du Christ -2

" De ce Corps, le Christ est la Téte "

792 Le Christ " est la Téte du Corps qui est I Egllse " (Col 1, 18). ll est le Principe de la
création et de la redemption. Elevé dans la gloire du Peére, “Il'a en tout la primauté " (Col
1, 18), principalement sur I'Eglise par laquelle il étend son réegne sur toute chose :

793 Il nous unit a sa Paque : Tous les membres doivent s’efforcer de lui ressembler " jusqu’a ce
que le Christ soit formé en eux " (Ga 4, 19). " C’est dans ce but que nous sommes introduits
dans les mystéres de sa vie, (...) associés a ses souffrances comme le corps a la téte, unis a
sa passion pour étre unis a sa gloire " (LG 7).

794 Il pourvoit a notre croissance (cf. Col 2, 19) : Pour nous faire grandir vers lui, notre Téte (cf.
Ep 4, 11-16), le Christ dispose dans son corps, I'Eglise, les dons et les services par lesquels
nous nous aidons mutuellement sur le chemin du salut.

795 Le Christ et I'Eglise, c’est donc le " Christ total " (Christus totus). L’Eglise est une avec le
Christ. Les saints ont une conscience tres vive de cette unité :

Félicitons-nous donc et rendons graces de ce que nous sommes devenus, non
seulement des chreétiens, mais le Christ lui-méme. Comprenez-vous, freres la grace que
Dieu nous a faite en nous donnant le Christ comme Téte ? Soyez dans I’admiration et
réjouissez-vous, hous sommes devenus le Christ. En effet, puisqu’il est la Téte et que
nous sommes les membres, ’homme tout entier, c’est lui et nous (...)- La plénitude du
Christ, c’est donc la Téte et les membres ; qu ‘est-ce a dire : la Téte et les membres ? Le
Christ et I Eglise (S. Augustin, ev. Jo. 21 8)

Notre Rédempteur s’est montré comme une seule et méme personne que I'Eglise qu'il a
assumeée (S. Grégoire le Grand, mor. preef. 1, 6, 4 : PL 75, 525A).

géz%etzm%rqt;res, une seule et méme personne mystique pour ainsi dire (S. Thomas d’A., s. th.
a

Un mot de Ste Jeanne d’Arc a ses juges résume la foi des saints Docteurs et exprime le bon
sens du croyant : " De Jesus Christ et de I’Eglise, il m’est avis que c’est tout un, et qu’il
n’en faut pas faire difficulté " (Jeanne d’Arc, proc.).



L'Eglise corps du Christ -3

L’Eglise est ’Epouse du Christ

796 L’unité du Christ et de I'Eglise, Téte et membres du Corps, implique aussi
la distinction des deux dans une relation personnelle. Cet aspect est souvent
exprlme par I'image de I’époux et de I’épouse. Le theme du Christ Epoux de
I’Eglise a été prepare par les prophetes et annoncé par Jean-Baptiste (cf. Jn 3,
29). Le Selgneur s’est lui-méme deS|gne comme " I Epoux "(Mc 2, 19 ; cf. Mt 22, 1-
14 ; 25, 1-13). L’apbtre presente I'Eglise et chaque fidele, membre de son Corps
comme une Epouse " fiancée " au Christ Selgneur pour n’étre avec Lui qu un seul
Esprit (cf. 1 Co 6, 15-16 ; 2 Co 11, 2). Elle est ’Epouse immaculée de I’Agneau
immaculé (cf. Ap 22,17 ;Ep 1, 4 5, 27) que le Christ a aimée, pour laquelle I
s’est livré " afin de la sanctifier " (Ep 5, 26), qu’ll s’est associee par une alliance
Ete%nezlslf et dont Il ne cesse de prendre soin comme de son propre Corps (cf.

P
Voila le Christ total, Téte et Corps, un seul formé de beaucoup. (...) Que ce soit la
Téte qui parle, que ce soit les membres, c’est le Christ qui parle. Il parle en tenant le
role de la Téte (ex persona capitis) ou bien en tenant le réle du Corps (ex jpersona
corporis). Selon ce qui est écrit : " lls seront deux en une seule chair. C’est la un
grand mystere, je veux dire en rapport avec le Christ et I'Eglise " (Ep 5, 31- 32)
Et le Seigneur lui-méme dans I'Evangile : " Non plus deux, mais une seule chair " (Mt
19, 6). Comme vous l'avez vu, il y a bien en fait deux personnes différentes, et
cependant elles ne font qu’'un dans Ietrelnte conjugale. (...) En tant que Téte il se dit
"Epoux ", en tant que Corps il se dit " Epouse " (5. Augustin, Psal. 74, 4).



; . ; . .
L'Eglise Temple de I'Esprit Saint -1

lll. L’Eglise — Temple de I’Esprit Saint

797 ... C’est a ’Esprit du Christ comme a un principe caché gu'il faut

attribuer que toutes les parties du Corps soient reliées, aussi bien entre elles

qu’avec leur Téte supréme, puisqu’il reside tout entier dans la Téte, tout entier

dans le Corps, tout entier dans chacun de ses membres " (Pie XIl, Enc.

" Mystici Corporis " : DS 3808). L'Esprit Saint fait de I'Eglise " le Temple du

Dieu Vivant" (2 Co 6,16 ;cf. 1 Co 3, 16-17 ; Ep 2, 21) :

C’est a I'Eglise elle-méme, en effet, qu’a été confié le Don de Dieu. (...) C'est
en elle qu’a été déposée la communion avec le Christ, c’est-a-dire I'Esprit
Saint, arrhes de lI'incorruptibilite, confirmation de notre foi et échelle de notre
ascension vers Dieu (...) Car la ou est I'Eglise, la est aussi 'Esprit de Dieu ; et
la ou est I'Esprit de Dieu, la est 'Eglise et toute grace (S. Irénée, heer. 3, 24, 1).

798 L’Esprit Saint est " le Principe de toute action vitale et vraiment
salutaire en chacune des diverses parties du Corps " (Pie XIl, enc. " Mystici
Corporis " : DS 3808). Il opére de multiples maniéeres I'édification du Corps tout
entier dans la charité (cf. Ep 4, 16) : par la Parole de Dieu, " qui a la puissance
de construire I'édifice " (Ac 20, 32), par le Baptéme par lequel il forme le Corps
du Christ (cf. 1 Co 12, 13) ; par les sacrements qui donnent croissance et
guérison aux membres du Christ ; par " la grace accordée aux apbtres qui tient
la premiere place parmi ses dons " (LG 7), par les vertus qui font agir selon le
bien, enfin par les multiples graces spéciales [appelés " charismes "] par
lesquels il rend les fideles " aptes et disponibles pour assumer les diverses
c1:f21argfesA eAt g;‘fices qui servent a renouveler et a édifier davantage I'Eglise " (LG
; cf. .



L'Eglise Temple de I'Esprit Saint -2

Les charismes

799 Extraordinaires ou simples et humbles, les charismes sont des graces

de I'Esprit Saint qui ont, directement ou |nd|rectement une utilité ecclésiale,
ordonnés qu’ils sont a I’édification de I’Eglise, au bien des hommes et
aux besoins du monde.

800 Les charismes sont a accueillir avec recqgnnaissance par celui qui les
recoit, mais aussi par tous les membres de I'Eglise. lls sont, en effet, une
merveilleuse richesse de grace pour la vitalité apostolique et pour la sainteté
de tout le Corps du Christ ; pourvu cependant qu'il s’agisse de dons qui

proviennent véritablement de I'Esprit Saint et qu’ils soient exercés de fagon
pleinement conforme aux impulsions authentiques de ce méme Esprit, c’est-
a-dire selon la charité, vraie mesure des charismes (cf. 1 Co 13).

801 C’est dans ce sens qu’apparait toujours nécessaire le discernement
des charismes. Aucun charisme ne d|spense de la référence et de la
soumission aux Pasteurs de I'Eglise. " C’est a eux qu’il convient
spécialement, non pas d’éteindre ’Esprit, mais de tout éprouver pour
retenir ce qui est bon " (LG 12), afin que tous les charismes cooperent,
dans leur diversité et leur complémentarité, au " bien commun " (1 Co 12,
7) (cf. LG 30 ; CL 24).



Marie, image parfaite de I'Eglise

« Contrairement a un courant de pensée maximaliste, présent au
Concile, qui voulait un schéma particulier, celui-ci a choisi
d’ mtegrer Marie en conclusion de la Constitution sur I'Eglise
Lumen Gentium § 52-69

« 54. L’intention du Concile

* Aussi, présentant la doctrine de I Egllse en laquelle le divin
Redempteur opere notre salut, le saint Concile se propose de
mettre avec soin en lumiere, d’une part le rOle de la
bienheureuse Vierge dans e mystere du Verbe incarné et du
Corps mystique, et d’autre part les devoirs des hommes
rachetés envers la Mere de Dieu, Mere du Christ et Mere des
hommes des croyants en premier lieu ; le Concile toutefois
n’a pas intention de faire au sujet de Marie un expose
doctrinal complet ni de trancher les questions que le travall
des theologiens n‘a pu encore amener a une lumiere totale. Par
conséquent, les opinions demeurent légitimes qui sont
librement proposées dans les « écoles » catholiques au sujet
de celle qui occupe dans la Sainte Eglise la place la plus
élevée au-dessous du Christ, et nous est toute proche [174].



Marie au milieu de ’Eglise




Marie au milieu de I'Eglise

59. La Sainte Vierge apres I’Ascension

Mais Dieu ayant voulu que le mystere du salut des hommes ne se manifestat
ouvertement qu'a I'heure ou il repandrait I'Esprit promis par le Christ, on voit les
Apdtres, avant le jour de Pentecote, « persévérant d'un méme coeur dans la priere
avec quelques femmes dont Marie, Mere de Jésus, et avec ses freres » (Ac 1, 14) ;
et I'on voit Marie appelant elle aussi de ses prieres le don de I'Esprit qui, 3
I'’Annonciation, l'avait déja elle-méme prise sous son ombre. Enfin la Vierge
immaculée, préservée par Dieu de toute souillure de la faute originelle [182],
ayant accompll le cours de sa vie terrestre, fut élevée corps et ame a la gloire
du ciel [183], et exaltée par le Seigneur comme la Reine de l'univers, pour étre ainsi
plus entierement conforme & son Fils, Seigneur des seigneurs (cf. Ap 19, 16),
victorieux du péché et de la mort [184].

60. Marie, servante du Seigneur

Unique est notre Medlateur selon les paroles de I'Apdétre : « Car, il n'y a qu’un
Dieu, il n’y a aussi qu’'un Médiateur entre Dieu et les hommes, le Christ Jésus,
homme Iui- -méme, qui s’est donné en rangon pour tous » (1 Tm 2, 5-6). Mais le role
maternel de Marie a I égard des hommes n’offusque et ne diminue en rien cette
unique médiation du Christ : il en manifeste au contraire la vertu.

Car toute influence salutaire de la part de la bienheureuse Vierge sur les hommes a
sa source dans une disposition purement gratuite de Dieu : elle ne nait pas d'une
necessﬂe objective, mais découle de la surabondance des mérites du Christ ;
elle s’appuie sur sa médiation, dont elle dépend en tout et d'ou elle tire toute sa
vertu ; 'union immédiate des croyants avec le Christ ne s’en trouve en aucune
maniére empéchée, mais au contraire favorisée.



Eléments de bibliographie

« Textes du Concile Vatican Il (1965)
Constitutions Lumen Gentium sur I'Eglise,
Gaudium et spes sur I’ Eglise dans le monde ce
temps, ...

» Code de Droit Canonique (1983)

» Catéchisme de I’Eglise Catholique (1992)
art.9 n°748-975 et Compendium du
Catéchisme de I'Eglise Catholique (2005)
n°147-199



Ecclésiologie

 Trouver le guide de chaque causerie a
I'adresse suivante:

 https://diocese.ddec.nc/effata.htm

» Excursus sur l'ordination épiscopale de
Mgr Susitino Sionepoe a Wallis le 24 mars 2019

https://diocese.ddec.nc/W-F/sommaire-WF.htm



