
Ecclésiologie pour « Effata »

1ère séance: De quoi s’agit-il ? Prenons, autant 
que possible, un peu de distance.

2ème séance: Église et société humaine, 
Lettre à Diognète

3ème séance: - Peuple de Dieu, - Corps du 
Christ, - Temple de l’Esprit

4ème séance: L’ Église – sancta sed semper 
reformanda



Référence à Dieu tel qu’il s’est fait connaître
• Ce qui définit l’Eglise n’est pas d’abord une institution, si 

vénérable soit-elle, mais une triple relation à Dieu. Faute de 
quoi elle n’a plus de justification.

• Si elle n’est pas le Peuple de Dieu au sens que l’on va détailler 
plus loin, elle devient le peuple de quelqu’un d’autre qui est a 
priori un imposteur.

• Si elle n’est pas le Corps du Christ, celui-ci étant la tête de ce 
corps et celui dont elle continue la mission de salut au bénéfice 
de l’humanité entière, elle se réduit à un groupe de pression 
comme il en existe d’autres dans la société humaine.

• Si elle n’est pas le Temple de l’Esprit, elle perd l’élan qui lui a 
été donné pour continuer la mission de son fondateur le Christ, 
annoncer à tout homme la bonne nouvelle du salut.



Excursus sur un événement récent
• Quelques images sur une consécration 

épiscopale soit celle de Mgr Susitino
Sionepoe, à Wallis, soit celle de Mgr Jean-
Pierre Cottanceau à Papeete. 

• Un événement d’abord religieux bien sûr, mais 
aussi coutumier et politique. L’Eglise n’est 
pas une institution hors sol, mais elle se trouve 
également insérée dans une société humaine, 
avec sa culture et ses modes d’expression.

• Il est essentiel de garder tous ces points de vue 
sans créer la confusion.  



L’Église peuple de Dieu -1
• Cf. chapitre 2 de Lumen gentium
• 9. La Nouvelle Alliance et le Peuple nouveau 
• À toute époque, à la vérité, et en toute nation, Dieu a tenu pour agréable quiconque 

le craint et pratique la justice (cf. Ac 10, 35). Cependant le bon vouloir de Dieu a 
été que les hommes ne reçoivent pas la sanctification et le salut séparément, 
hors de tout lien mutuel ; il a voulu en faire un peuple qui le connaîtrait selon la 
vérité et le servirait dans la sainteté. C’est pourquoi il s’est choisi Israël pour être 
son peuple avec qui il a fait alliance et qu’il a progressivement instruit, se 
manifestant, lui-même et son dessein, dans l’histoire de ce peuple et se l’attachant 
dans la sainteté. Tout cela cependant n’était que pour préparer et figurer l’Alliance 
Nouvelle et parfaite qui serait conclue dans le Christ, et la révélation plus totale qui 
serait transmise par le Verbe de Dieu lui-même, fait chair. « Voici venir les jours, dit 
le Seigneur, où je conclurai avec la maison d’Israël et la maison de Juda une 
Alliance Nouvelle... Je mettrai ma loi au fond de leur être et je l’écrirai sur leur 
cœur. Alors, je serai leur Dieu et eux seront mon peuple. Tous me connaîtront 
du plus petit jusqu’au plus grand, dit le Seigneur » (Jr 31, 31-34). Cette alliance 
nouvelle, le Christ l’a instituée : c’est la Nouvelle Alliance dans son sang (cf. 1 Co 11, 
25), il appelle la foule des hommes de parmi les Juifs et de parmi les Gentils, pour 
former un tout non selon la chair mais dans l’Esprit et devenir le nouveau Peuple de 
Dieu. Ceux, en effet, qui croient au Christ, qui sont « re-nés » non d’un germe 
corruptible mais du germe incorruptible qui est la parole du Dieu vivant (cf. 1 P 1, 
23), non de la chair, mais de l’eau et de l’Esprit Saint (cf. Jn 3, 5-6), ceux-là
constituent finalement « une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un 
peuple que Dieu s’est acquis, ceux qui autrefois n’étaient pas un peuple étant 
maintenant le Peuple de Dieu » (1 P 2, 9-10). 



L’Église peuple de Dieu -2
• Ce peuple messianique a pour chef le Christ, « livré pour nos péchés, ressuscité pour notre 

justification » (Rm 4, 25), possesseur désormais du Nom qui est au-dessus de tout nom et 
glorieusement régnant dans les cieux. Le statut de ce peuple, c’est la dignité et la liberté des 
fils de Dieu, dans le cœur de qui, comme dans un temple, habite l’Esprit Saint. Sa loi, c’est le 
commandement nouveau d’aimer comme le Christ lui-même nous a aimés (cf. Jn 13, 34). Sa 
destinée enfin, c’est le Royaume de Dieu, inauguré sur la terre par Dieu même, qui doit se 
dilater encore plus loin jusqu’à ce que, à la fin des siècles, il reçoive enfin de Dieu son 
achèvement, lorsque le Christ notre vie sera apparu (cf. Col 3, 4) et que « la création elle-
même sera affranchie de l’esclavage de la corruption pour connaître la glorieuse liberté
des enfants de Dieu » (Rm 8, 21). C’est pourquoi ce peuple messianique, bien qu’il ne 
comprenne pas encore effectivement l’universalité des hommes et qu’il garde souvent les 
apparences d’un petit troupeau, constitue cependant pour tout l’ensemble du genre humain le 
germe le plus sûr d’unité, d’espérance et de salut. Établi par le Christ pour communier à la 
vie, à la charité et à la vérité, il est entre ses mains l’instrument de la Rédemption de 
tous les hommes ; au monde entier il est envoyé comme lumière du monde et sel de la 
terre (cf. Mt 5, 13-16). 

• Et tout comme l’Israël selon la chair cheminant dans le désert reçoit déjà le nom d’Église de 
Dieu (Ne 13, 1 ; cf. Nb 20, 4 ; Dt 23, 1 s.) ainsi le nouvel Israël qui s’avance dans le siècle 
présent en quête de la cité future, celle-là permanente (cf. He 13, 14), est appelé lui aussi 
: l’Église du Christ (cf. Mt 16, 18) : c’est le Christ, en effet, qui l’a acheté de son sang (cf. Ac
20, 28), empli de son Esprit et pourvu des moyens adaptés pour son unité visible et sociale. 
L’ensemble de ceux qui regardent avec la foi vers Jésus, auteur du salut, principe d’unité et de 
paix, Dieu les a appelés, il en a fait l’Église, pour qu’elle soit, pour tous et pour chacun, le 
sacrement visible de cette unité salutaire [15]. Destinée à s’étendre à toutes les parties du 
monde, elle prend place dans l’histoire humaine, bien qu’elle soit en même temps 
transcendante aux limites des peuples dans le temps et dans l’espace. Marchant à travers les 
tentations, les tribulations, l’Église est soutenue par la vertu de la grâce de Dieu, à elle promise 
par le Seigneur pour que, du fait de son infirmité charnelle, elle ne défaille pas à la perfection 
de sa fidélité mais reste de son Seigneur la digne Épouse, se renouvelant sans cesse sous 
l’action de l’Esprit Saint jusqu’à ce que, par la croix, elle arrive à la lumière sans couchant. 



L’Église peuple de Dieu -3
• 10. Le sacerdoce commun 
• Le Christ Seigneur, grand prêtre d’entre les hommes (cf. He 5, 1-5) 1-5) 

a fait du peuple nouveau « un Royaume, des prêtres pour son Dieu et 
Père » (Ap 1, 6 ; 5, 9-10). …

• C’est pourquoi tous les disciples du Christ, persévérant dans la prière et la 
louange de Dieu (cf. Ac 2, 42-47), doivent s’offrir en victimes vivantes, 
saintes, agréables à Dieu (cf. Rm 12, 1), porter témoignage du Christ sur 
toute la surface de la terre, et rendre raison, sur toute requête, de 
l’espérance qui est en eux d’une vie éternelle (cf. 1 P 3, 15).

• Le sacerdoce commun des fidèles et le sacerdoce ministériel ou 
hiérarchique, qui ont entre eux une différence essentielle et non 
seulement de degré, sont cependant ordonnés l’un à l’autre : l’un et 
l’autre, en effet, chacun selon son mode propre, participent de l’unique 
sacerdoce du Christ [16]. Celui qui a reçu le sacerdoce ministériel jouit 
d’un pouvoir sacré pour former et conduire le peuple sacerdotal, pour faire, 
dans le rôle du Christ, le sacrifice eucharistique et l’offrir à Dieu au nom du 
peuple tout entier ; les fidèles eux, de par le sacerdoce royal qui est le leur, 
concourent à l’offrande de l’Eucharistie [17] et exercent leur sacerdoce par 
la réception des sacrements, la prière et l’action de grâces, le témoignage 
d’une vie sainte, leur renoncement et leur charité effective. 



L’Église peuple de Dieu -4
• 11. L’exercice du sacerdoce commun dans les sacrements
• Le caractère sacré et organique de la communauté sacerdotale entre en action par les sacrements et les 

vertus. Les fidèles incorporés à l’Église par le baptême ont reçu un caractère qui les délègue pour le culte 
religieux chrétien ; devenus fils de Dieu par une régénération, ils sont tenus de professer devant les hommes 
la foi que par l’Église ils ont reçue de Dieu [18]. Par le sacrement de confirmation, leur lien avec l’Église est 
rendu plus parfait, ils sont enrichis d’une force spéciale de l’Esprit Saint et obligés ainsi plus strictement tout à
la fois à répandre et défendre la foi par la parole et par l’action en vrais témoins du Christ [19]. Participant au 
sacrifice eucharistique, source et sommet de toute la vie chrétienne, ils offrent à Dieu la victime divine et 
s’offrent eux-mêmes avec elle [20] ; ainsi, tant par l’oblation que par la sainte communion, tous, non pas 
indifféremment mais chacun à sa manière, prennent leur part originale dans l’action liturgique. Il s’ensuit sous 
une forme concrète qu’ils manifestent, ayant été renouvelés par le Corps du Christ au cours de la sainte 
liturgie eucharistique, l’unité du Peuple de Dieu que ce grand sacrement signifie en perfection et réalise 
admirablement. 

• Ceux qui s’approchent du sacrement de Pénitence y reçoivent de la miséricorde de Dieu le pardon de 
l’offense qu’ils lui ont faite et du même coup sont réconciliés avec l’Église que leur péché a blessée et qui, par 
la charité, l’exemple, les prières, travaille à leur conversion. Par la sainte onction des malades et la prière 
des prêtres, c’est l’Église tout entière qui recommande les malades au Seigneur souffrant et glorifié, pour qu’il 
les soulage et les sauve (cf. (cf. Jc 5, 14-16) ; bien mieux, elle les exhorte de s’associer librement à la 
passion et à la mort du Christ (cf. Rm 8, 17 ; Col 1, 24 ; 2 Tm 2, 11-12 ; 1 P 4, 13) afin d’apporter leur part 
pour le bien du Peuple de Dieu. Quant à ceux parmi les fidèles qui reçoivent l’honneur de l’ordre sacré, c’est 
pour être par la parole et la grâce de Dieu les pasteurs de l’Église qu’ils sont institués au nom du Christ. 
Enfin, par la vertu du sacrement de mariage, qui leur donne de signifier en y participant le mystère de l’unité
et de l’amour fécond entre le Christ et l’Église (cf. Ep 5, 32), les époux chrétiens s’aident mutuellement à se 
sanctifier dans la vie conjugale, par l’accueil et l’éducation des enfants ; en leur état de vie et leur ordre, ils 
ont ainsi dans le Peuple de Dieu leurs dons propres (cf. 1 Co 7, 7) [21]. De leur union, en effet, procède la 
famille où naissent des membres nouveaux de la cité des hommes, dont la grâce de l’Esprit Saint fera par le 
baptême des fils de Dieu pour que le Peuple de Dieu se perpétue tout au long des siècles. Il faut que par la 
parole et par l’exemple, dans cette sorte d’Église qu’est le foyer, les parents soient pour leurs enfants les 
premiers hérauts de la foi, au service de la vocation propre de chacun et tout spécialement de la vocation 
sacrée. 

• Pourvus de moyens salutaires d’une telle abondance et d’une telle grandeur, tous ceux qui croient au Christ, 
quels que soient leur condition et leur état de vie, sont appelés par Dieu, chacun dans sa route, à une 
sainteté dont la perfection est celle même du Père. 



L’Église peuple de Dieu -5
• 12. Le sens de la foi et les charismes dans le peuple chrétien
• Le Peuple saint de Dieu participe aussi de la fonction prophétique du Christ ; 

il répand son vivant témoignage avant tout par une vie de foi et de charité, il 
offre à Dieu un sacrifice de louange, le fruit de lèvres qui célèbrent son Nom 
(cf. He 13, 15). La collectivité des fidèles, ayant l’onction qui vient du Saint 
(cf. 1 Jn 2, 20.27), ne peut se tromper dans la foi ; ce don particulier 
qu’elle possède, elle le manifeste moyennant le sens surnaturel de foi qui 
est celui du peuple tout entier, lorsque, « des évêques jusqu’aux derniers 
des fidèles laïcs [22] », elle apporte aux vérités concernant la foi et les 
mœurs un consentement universel. Grâce en effet à ce sens de la foi qui 
est éveillé et soutenu par l’Esprit de vérité, et sous la conduite du magistère 
sacré, pourvu qu’il lui obéisse fidèlement, le Peuple de Dieu reçoit non plus 
une parole humaine, mais véritablement la Parole de Dieu (cf. 1 Th 2, 13), il 
s’attache indéfectiblement à la foi transmise aux saints une fois pour toutes 
(cf. Jude 3), il y pénètre plus profondément par un jugement droit et la met 
plus parfaitement en œuvre dans sa vie.



L’Eglise corps du Christ -1
• II. L’Église – Corps du Christ (cf Catéchisme de l’Eglise catholique)
• L’Église est communion avec Jésus
• 787 Dès le début, Jésus a associés ses disciples à sa vie (cf. Mc 1, 16-20 ; 3, 13-19) ; il leur a révélé le 

mystère du Royaume (cf. Mt 13, 10-17) ; il leur a donné part à sa mission, à sa joie (cf. Lc 10, 17-20) et à ses 
souffrances (cf. Lc 22, 28-30). Jésus parle d’une communion encore plus intime entre Lui et ceux qui le 
suivraient : " Demeurez en moi, comme moi en vous (...). Je suis le cep, vous êtes les sarments " (Jn 15, 4-
5). Et Il annonce une communion mystérieuse et réelle entre son propre corps et le nôtre : " Qui mange ma 
chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui " (Jn 6, 56).

• 788 Lorsque sa présence visible leur a été enlevée, Jésus n’a pas laissé orphelins ses disciples (cf. Jn 14, 
18). Il leur a promis de rester avec eux jusqu’à la fin des temps (cf. Mt 28, 20), il leur a envoyé son Esprit (cf. 
Jn 20, 22 ; Ac 2, 33). La communion avec Jésus en est devenue, d’une certaine façon, plus intense : " En 
communiquant son Esprit à ses frères, qu’il rassemble de toutes les nations, Il les a constitués mystiquement 
comme son corps " (LG 7).

• 789 La comparaison de l’Église avec le corps jette une lumière sur le lien intime entre l’Église et le Christ. Elle 
n’est pas seulement rassemblée autour de lui ; elle est unifiée en lui, dans son Corps. Trois aspects de 
l’Église – Corps du Christ sont plus spécifiquement à relever : l’unité de tous les membres entre eux 
par leur union au Christ ; le Christ Tête du Corps ; l’Église, Épouse du Christ.

• " Un seul corps " 
• 790 Les croyants qui répondent à la Parole de Dieu et deviennent membres du Corps du Christ, deviennent 

étroitement unis au Christ : " Dans ce corps la vie du Christ se répand à travers les croyants que les 
sacrements, d’une manière mystérieuse et réelle, unissent au Christ souffrant et glorifié " (LG 7). Ceci est 
particulièrement vrai du Baptême par lequel nous sommes unis à la mort et à la Résurrection du Christ
(cf. Rm 6, 4-5 ; 1 Co 12, 13), et de l’Eucharistie, par laquelle, " participant réellement au corps du 
Christ ", " nous sommes élevés à la communion avec Lui et entre nous " (LG 7).

• 791 L’unité du corps n’abolit pas la diversité des membres : " Dans l’édification du corps du Christ règne une 
diversité de membres et de fonctions. Unique est l’Esprit qui distribue des dons variés pour le bien de l’Église 
à la mesure de ses richesses et des exigences des services " . L’unité du Corps mystique produit et stimule 
entre les fidèles la charité : " Aussi un membre ne peut souffrir, que tous les membres ne souffrent, un 
membre ne peut être à l’honneur, que tous les membres ne se réjouissent avec lui " (LG 7). Enfin, l’unité du 
Corps mystique est victorieuse de toutes les divisions humaines : " Vous tous, en effet, baptisés dans le 
Christ, vous avez revêtu le Christ ; il n’y a ni Juif ni Grec, il n’y a ni esclave ni homme libre, il n’y a ni 
homme ni femme ; car tous vous ne faites qu’un dans le Christ Jésus " (Ga 3, 27-28).



L’Eglise corps du Christ -2
• " De ce Corps, le Christ est la Tête "
• 792 Le Christ " est la Tête du Corps qui est l’Église " (Col 1, 18). Il est le Principe de la 

création et de la rédemption. Élevé dans la gloire du Père, " Il a en tout la primauté " (Col 
1, 18), principalement sur l’Église par laquelle il étend son règne sur toute chose :

• 793 Il nous unit à sa Pâque : Tous les membres doivent s’efforcer de lui ressembler " jusqu’à ce 
que le Christ soit formé en eux " (Ga 4, 19). " C’est dans ce but que nous sommes introduits 
dans les mystères de sa vie, (...) associés à ses souffrances comme le corps à la tête, unis à
sa passion pour être unis à sa gloire " (LG 7).

• 794 Il pourvoit à notre croissance (cf. Col 2, 19) : Pour nous faire grandir vers lui, notre Tête (cf. 
Ep 4, 11-16), le Christ dispose dans son corps, l’Église, les dons et les services par lesquels 
nous nous aidons mutuellement sur le chemin du salut.

• 795 Le Christ et l’Église, c’est donc le " Christ total " (Christus totus). L’Église est une avec le 
Christ. Les saints ont une conscience très vive de cette unité :

• Félicitons-nous donc et rendons grâces de ce que nous sommes devenus, non 
seulement des chrétiens, mais le Christ lui-même. Comprenez-vous, frères, la grâce que 
Dieu nous a faite en nous donnant le Christ comme Tête ? Soyez dans l’admiration et 
réjouissez-vous, nous sommes devenus le Christ. En effet, puisqu’il est la Tête et que 
nous sommes les membres, l’homme tout entier, c’est lui et nous (...). La plénitude du 
Christ, c’est donc la Tête et les membres ; qu’est-ce à dire : la Tête et les membres ? Le 
Christ et l’Église (S. Augustin, ev. Jo. 21, 8).

• Notre Rédempteur s’est montré comme une seule et même personne que l’Église qu’il a 
assumée (S. Grégoire le Grand, mor. præf. 1, 6, 4 : PL 75, 525A).

• Tête et membres, une seule et même personne mystique pour ainsi dire (S. Thomas d’A., s. th. 
3, 48, 2, ad 1).

• Un mot de Ste Jeanne d’Arc à ses juges résume la foi des saints Docteurs et exprime le bon 
sens du croyant : " De Jésus-Christ et de l’Église, il m’est avis que c’est tout un, et qu’il 
n’en faut pas faire difficulté " (Jeanne d’Arc, proc.).



L’Eglise corps du Christ -3
• L’Église est l’Épouse du Christ
• 796 L’unité du Christ et de l’Église, Tête et membres du Corps, implique aussi 

la distinction des deux dans une relation personnelle. Cet aspect est souvent 
exprimé par l’image de l’époux et de l’épouse. Le thème du Christ Époux de 
l’Église a été préparé par les prophètes et annoncé par Jean-Baptiste (cf. Jn 3, 
29). Le Seigneur s’est lui-même désigné comme " l’Époux " (Mc 2, 19 ; cf. Mt 22, 1-
14 ; 25, 1-13). L’apôtre présente l’Église et chaque fidèle, membre de son Corps, 
comme une Épouse " fiancée " au Christ Seigneur, pour n’être avec Lui qu’un seul 
Esprit (cf. 1 Co 6, 15-16 ; 2 Co 11, 2). Elle est l’Épouse immaculée de l’Agneau 
immaculé (cf. Ap 22, 17 ; Ep 1, 4 ; 5, 27) que le Christ a aimée, pour laquelle Il 
s’est livré " afin de la sanctifier " (Ep 5, 26), qu’Il s’est associée par une alliance 
éternelle, et dont Il ne cesse de prendre soin comme de son propre Corps (cf. 
Ep 5, 29) :

• Voilà le Christ total, Tête et Corps, un seul formé de beaucoup. (...) Que ce soit la 
Tête qui parle, que ce soit les membres, c’est le Christ qui parle. Il parle en tenant le 
rôle de la Tête (ex persona capitis) ou bien en tenant le rôle du Corps (ex persona 
corporis). Selon ce qui est écrit : " Ils seront deux en une seule chair. C’est là un 
grand mystère, je veux dire en rapport avec le Christ et l’Église " (Ep 5, 31-32). 
Et le Seigneur lui-même dans l’Évangile : " Non plus deux, mais une seule chair " (Mt 
19, 6). Comme vous l’avez vu, il y a bien en fait deux personnes différentes, et 
cependant, elles ne font qu’un dans l’étreinte conjugale. (...) En tant que Tête il se dit 
" Époux ", en tant que Corps il se dit " Épouse " (S. Augustin, Psal. 74, 4).



L’Eglise Temple de l’Esprit Saint -1
III. L’Église – Temple de l’Esprit Saint
797 … C’est à l’Esprit du Christ comme à un principe caché qu’il faut 
attribuer que toutes les parties du Corps soient reliées, aussi bien entre elles 
qu’avec leur Tête suprême, puisqu’il réside tout entier dans la Tête, tout entier 
dans le Corps, tout entier dans chacun de ses membres " (Pie XII, Enc. 
" Mystici Corporis " : DS 3808). L’Esprit Saint fait de l’Église " le Temple du 
Dieu Vivant " (2 Co 6, 16 ; cf. 1 Co 3, 16-17 ; Ep 2, 21) :
C’est à l’Église elle-même, en effet, qu’a été confié le Don de Dieu. (...) C’est 
en elle qu’a été déposée la communion avec le Christ, c’est-à-dire l’Esprit 
Saint, arrhes de l’incorruptibilité, confirmation de notre foi et échelle de notre 
ascension vers Dieu (...) Car là où est l’Église, là est aussi l’Esprit de Dieu ; et 
là où est l’Esprit de Dieu, là est l’Église et toute grâce (S. Irénée, hær. 3, 24, 1).
798 L’Esprit Saint est " le Principe de toute action vitale et vraiment 
salutaire en chacune des diverses parties du Corps " (Pie XII, enc. " Mystici
Corporis " : DS 3808). Il opère de multiples manières l’édification du Corps tout 
entier dans la charité (cf. Ep 4, 16) : par la Parole de Dieu, " qui a la puissance 
de construire l’édifice " (Ac 20, 32), par le Baptême par lequel il forme le Corps 
du Christ (cf. 1 Co 12, 13) ; par les sacrements qui donnent croissance et 
guérison aux membres du Christ ; par " la grâce accordée aux apôtres qui tient 
la première place parmi ses dons " (LG 7), par les vertus qui font agir selon le 
bien, enfin par les multiples grâces spéciales [appelés " charismes "] par 
lesquels il rend les fidèles " aptes et disponibles pour assumer les diverses 
charges et offices qui servent à renouveler et à édifier davantage l’Église " (LG 
12 ; cf. AA 3).



L’Eglise Temple de l’Esprit Saint -2
• Les charismes
• 799 Extraordinaires ou simples et humbles, les charismes sont des grâces 

de l’Esprit Saint qui ont, directement ou indirectement, une utilité ecclésiale, 
ordonnés qu’ils sont à l’édification de l’Église, au bien des hommes et 
aux besoins du monde.

• 800 Les charismes sont à accueillir avec reconnaissance par celui qui les 
reçoit, mais aussi par tous les membres de l’Église. Ils sont, en effet, une 
merveilleuse richesse de grâce pour la vitalité apostolique et pour la sainteté
de tout le Corps du Christ ; pourvu cependant qu’il s’agisse de dons qui 
proviennent véritablement de l’Esprit Saint et qu’ils soient exercés de façon 
pleinement conforme aux impulsions authentiques de ce même Esprit, c’est-
à-dire selon la charité, vraie mesure des charismes (cf. 1 Co 13).

• 801 C’est dans ce sens qu’apparaît toujours nécessaire le discernement 
des charismes. Aucun charisme ne dispense de la référence et de la 
soumission aux Pasteurs de l’Église. " C’est à eux qu’il convient 
spécialement, non pas d’éteindre l’Esprit, mais de tout éprouver pour 
retenir ce qui est bon " (LG 12), afin que tous les charismes coopèrent, 
dans leur diversité et leur complémentarité, au " bien commun " (1 Co 12, 
7) (cf. LG 30 ; CL 24).



Marie, image parfaite de l’Eglise
• Contrairement à un courant de pensée maximaliste, présent au 

Concile, qui voulait un schéma particulier, celui-ci a choisi 
d’intégrer Marie en conclusion de la Constitution sur l’Eglise 
Lumen Gentium § 52-69

• 54. L’intention du Concile
• Aussi, présentant la doctrine de l’Église en laquelle le divin 

Rédempteur opère notre salut, le saint Concile se propose de 
mettre avec soin en lumière, d’une part le rôle de la 
bienheureuse Vierge dans le mystère du Verbe incarné et du 
Corps mystique, et d’autre part les devoirs des hommes 
rachetés envers la Mère de Dieu, Mère du Christ et Mère des 
hommes, des croyants en premier lieu ; le Concile toutefois 
n’a pas l’intention de faire au sujet de Marie un exposé
doctrinal complet, ni de trancher les questions que le travail 
des théologiens n’a pu encore amener à une lumière totale. Par 
conséquent, les opinions demeurent légitimes qui sont 
librement proposées dans les « écoles » catholiques au sujet 
de celle qui occupe dans la Sainte Église la place la plus 
élevée au-dessous du Christ, et nous est toute proche [174].



Marie au milieu de l’Eglise



Marie au milieu de l’Eglise
• 59. La Sainte Vierge après l’Ascension 
• Mais Dieu ayant voulu que le mystère du salut des hommes ne se manifestât 

ouvertement qu’à l’heure où il répandrait l’Esprit promis par le Christ, on voit les 
Apôtres, avant le jour de Pentecôte, « persévérant d’un même cœur dans la prière 
avec quelques femmes dont Marie, Mère de Jésus, et avec ses frères » (Ac 1, 14) ; 
et l’on voit Marie appelant elle aussi de ses prières le don de l’Esprit qui, à
l’Annonciation, l’avait déjà elle-même prise sous son ombre. Enfin la Vierge 
immaculée, préservée par Dieu de toute souillure de la faute originelle [182], 
ayant accompli le cours de sa vie terrestre, fut élevée corps et âme à la gloire 
du ciel [183], et exaltée par le Seigneur comme la Reine de l’univers, pour être ainsi 
plus entièrement conforme à son Fils, Seigneur des seigneurs (cf. Ap 19, 16), 
victorieux du péché et de la mort [184]. 

• 60. Marie, servante du Seigneur 
• Unique est notre Médiateur selon les paroles de l’Apôtre : « Car, il n’y a qu’un 

Dieu, il n’y a aussi qu’un Médiateur entre Dieu et les hommes, le Christ Jésus, 
homme lui-même, qui s’est donné en rançon pour tous » (1 Tm 2, 5-6). Mais le rôle 
maternel de Marie à l’égard des hommes n’offusque et ne diminue en rien cette 
unique médiation du Christ : il en manifeste au contraire la vertu.

• Car toute influence salutaire de la part de la bienheureuse Vierge sur les hommes a 
sa source dans une disposition purement gratuite de Dieu : elle ne naît pas d’une 
nécessité objective, mais découle de la surabondance des mérites du Christ ; 
elle s’appuie sur sa médiation, dont elle dépend en tout et d’où elle tire toute sa 
vertu ; l’union immédiate des croyants avec le Christ ne s’en trouve en aucune 
manière empêchée, mais au contraire favorisée. 



Éléments de bibliographie
• Textes du Concile Vatican II (1965) 

Constitutions Lumen Gentium sur l’Église, 
Gaudium et spes sur l’ Église dans le monde ce 
temps, …

• Code de Droit Canonique (1983)
• Catéchisme de l’Église Catholique (1992) 

art.9 n°748-975 et Compendium du 
Catéchisme de l’Église Catholique (2005) 
n°147-199



Ecclésiologie
• Trouver le guide de chaque causerie à

l’adresse suivante:

• https://diocese.ddec.nc/effata.htm

• Excursus sur l’ordination épiscopale de  
Mgr Susitino Sionepoe à Wallis le 24 mars 2019

https://diocese.ddec.nc/W-F/sommaire-WF.htm


